
Культурологія   89 

 

 

Technological, Social and Economic Matters (ICSF 2020). E3S 
Web of Conferences 208: 09039. https://doi.org/ 
10.1051/e3sconf/202020809039. 

5. Holovnia, Yuliia, Oksana Dobrostan, and Artem Irkha. 2023. 
"Vplyv dydzhytalizatsii na vedennia vykladatskoi diialnosti u 
zakladakh vyshchoi osvity Ukrainy: ohliad kliuchovykh problem ta 
shliakhy yikh podolannia" [The Impact of Digitalization on 
Teaching in Higher Education Institutions of Ukraine: An 
Overview of Key Problems and Ways to Overcome Them]. 
Akademichni vizii, Academic Visions 19. https://doi.org/ 
10.5281/zenodo.7954515. 

6. Ordenov, Serhii. 2018. "Arkhaizatsiia hlobalizovanoho 
sotsiumu v informatsiinu dobu" [Archaization of Globalized 
Society in the Information Age]. Visnyk Natsionalnoho 
aviatsiinoho universytetu. Seriia: Filosofiia. Kulturolohiia, 
Proceedings of the National Aviation University. Series: 
Philosophy. Culturology 2 (28): 54–64. https://doi.org/10.18372/ 
2412-2157.28.13373. 

7. Parshyna, Olena, Margarita Parshyna, Tetiana Chumak, and 
Liudmyla Yarmolenko. 2024. "Vplyv konfliktiv na stan 
mizhnarodnoi bezpeky ta shliakhy vrehuliuvannia heopolitychnoi 
napruzhenosti" [The Impact of Conflicts on International Security 
and Ways to Resolve Geopolitical Tensions]. European Vector of 

Economic Development 1 (36). https://doi.org/10.32342/2074-
5362-2024-1-36-6. 

8. Skyba, Oksana. 2023. "Mova naukovykh komunikatsii v 
informatsiinomu suspilstvi: sotsialno-filosofskyi aspekt" ["The 
Language of Scientific Communication in the Information Society: 
Socio-Philosophical Aspect"]. Visnyk Natsionalnoho aviatsiinoho 
universytetu. Seriia: Filosofiia. Kulturolohiia, Proceedings of the 
National Aviation University. Series: Philosophy. Culturology 2 
(36): 102–110. https://doi.org/10.18372/2412-2157.2.18110. 

9. Sukhova, Nadiia. 2023. "Rol transformatsii movy komunikatsii 
v osviti liudyny tsyfrovoi ery" ["The Role of the Transformation of 
Communication Language in the Education of a Human of the 
Digital Age"]. Visnyk Natsionalnoho aviatsiinoho universytetu. 
Seriia: Filosofiia. Kulturolohiia: Zbirnyk naukovykh prats 2 (38): 
100–105. https://doi.org/10.18372/2412-2157.2.18122. 

10. Voronkova, Valentyna, Vitalina Nikitenko, Hennadii 
Vasylchuk, Yurii Kahanov, and Nataliia Metelenko. 2024. 
"Didzhytalizatsiia komunikatyvnoho prostoru ta komunikatyvnoi 
osobystosti: Transformatsiia suspilstva, ekonomiky, liudyny" 
["Digitalization of the Communicative Space and Communicative 
Personality: Transformation of Society, Economy, and Human"]. 
Humanities Studies: Collection of Scientific Papers 19 (96): 19–
32. Zaporizhzhia: Publishing House "Helvetica." 
https://doi.org/10.32782/hst-2024-19-96-02.  

H. Kleshnia 

THE COMMUNICATIVE SPACE OF EDUCATION IN THE INFORMATION SOCIETY  

Introduction The growing use of social networks, digital media, and other online platforms has profoundly reshaped modes of 
communication and perception of information. These shifts begin at the earliest stages of consciousness development in childhood and 
influence the formation of personal identity. Information and communication technologies (ICT) not only transform the methods of 
teaching and communication, but also alter the very foundations of worldview formation and personal development. These technologies 
offer new modes of perceiving reality and foster innovative approaches to problem-solving. In this context, the virtualization of the 
educational communicative space follows two alternative trajectories: the first is an attempt at mimicry, in which the educational system 
merely adapts to new digital realities; the second envisions the evolution of the educational environment into an ergonomic and highly 
flexible space, aligned with the learner’s individual needs. The aim and tasks are to comprehend the communicative space of 
education within the context of the information society, define potential directions, and outline prospects for education as a domain of 
personal development. Research methods include general scientific methods (analysis, synthesis, and generalization) as well as the 
anthropological (M. Buber, H. Woolf) and axiological (A. Clark, B. Skinner, J. Hazard) approaches. These have enabled the conceptual 
understanding of the communicative space of education and the identification of its influence on the formation of the modern individual. 
Research results. It has been demonstrated that informatization has penetrated all spheres of social existence, significantly affecting 
communication processes, which now largely depend on the Internet and ICT. At the same time, the information society exerts a 
reverse influence on human social functions by depersonalizing interaction and contributing to the decline of students’ social or soft 
skills in higher education. In turn, this requires a renewed understanding of the changes in the biosocial nature of the human being. 
Discussion. In the context of transformative changes in technogenic civilization, scientific and pedagogical experience of recent years 
has highlighted the importance of maintaining the development of thinking rather than focusing solely on the transmission of information. 
With the advancement of ICT and the Internet, access to information and knowledge is no longer the central issue of the educational 
process. Instead, the emphasis shifts toward teaching individuals to think, as thinking serves as the mechanism for generating new 
knowledge. In this regard, the preservation of worldview, closely linked to the capacity for thinking, becomes a key focus of higher 
education as it undergoes transformation in the digital age. Conclusions. The information society exerts a transformative influence on 
the social functions of the individual, contributing to the depersonalization of interpersonal communication and the erosion of social, so-
called soft skills among students in higher education. These shifts necessitate a renewed philosophical reflection on the evolving 
biosocial nature of man in the context of digital modernity. 

Keywords: anthropological dimension of communicative processes, digital education, information society, communicative space of 
education. 

 

 

 

DOI:  
 

УДК 316.7(477)(045) 
О. А. Матюхіна 

НАЦІОНАЛЬНА ІДЕНТИЧНІСТЬ ТА ШЛЯХИ ЇЇ УТВЕРДЖЕННЯ В УМОВАХ МУЛЬТИКУЛЬТУРАЛІЗМУ 

Державний університет «Київський авіаційний інститут» 
e-mail kievfilozofia@gmail.com; ORCID -0000-0003-2789-0237 

Анотація. Утвердження національної ідентичності в сучасному глобалізованому світі виступає як відповідь на 
виклик мультикультуралізму. Одним з факторів утвердження національної ідентичності виступає формування 
національного комунікативного простору. В статті окреслюються ключові аспекти розвитку національного 
комунікативного простору в умовах сучасного суспільства.. Наголошується на важливості діалогу з традиційною 
культурою, її творчого засвоєння для оптимального включення українського суспільства в процеси глобалізації при 
збереженні власної національної ідентичності. 



90 Вісник ДУ КАІ Серія: Філософія. Культурологія. – 2025. – № 1 (41) 

 

Ключові слова: мультикультуралізм, національна ідентичність, комунікативний простір, українська культура, 
традиційна культура. 

Вступ 
Однією з тенденцій сучасного глобалізованого 

світу є розвиток мультикультуралізму. Найбільш 
інтенсивно ці процеси проявляються в країнах 
Західної Європи та Сполучених Штатах Америки. 
Розвитку мультикультурного суспільства сприяють 
високий рівень розвитку демократії, толерантність. 
Мультикультуралізм сприяє формуванню 
громадянського суспільства і поглибленню процесів 
демократизації. Україна є кандидатом на членство в 
ЄС і у своїй політиці повинна враховувати напрями 
розвитку європейської спільноти. Серед них 
важливе місце посідає мультикультуралізм.  

«Сучасні тенденції глобалізації та уніфікації 
світового простору, в тому числі культурного, 
інформаційного, духовного, різке зростання 
міграційних потоків у світі спричиняють посилення 
культурно-етнічної взаємодії як ззовні, так і всередині 
країни. В таких умовах гармонійне співіснування 
культурного різноманіття та формування 
міжкультурного діалогу потребують вдосконалення і 
трансформації на засадах демократизму, 
толерантності, плюралізму державної політики та 
публічного управління в нашій країні. Такі зміни може 
забезпечити політика мультикультуралізму, яка, з 
одного боку, створить фундамент для включення 
українського суспільства у сучасні світові процеси, а з 
іншого – забезпечить збереження національної 
самобутності, ідентичності та формування ефективної 
державної етнонаціональної політики» 
(Краснопольська 2021). Краснопольська слушно 
наголошує, що політика мультикультуралізму 
нерозривно пов’язана з політикою протекціонізму по 
відношенню до національної культури. 
Мультикультуралізм є викликом сучасного етапу 
розвитку світової цивілізації. Він передбачає як 
поглиблення взаємодії, інтеграції різних культур, так і 
розвиток національних культур, збереження 
національної ідентичності. В умовах глобалізації 
стрімкі процеси інтеграції, інформатизації сприяють 
розмиванню національної ідентичності. Тому тільки 
народ із розвиненою національною культурою та 
усвідомленням власної національної ідентичності 
здатний стати суб’єктом світового мультикультурного 
процесу. Особливого значення в сучасних умовах 
набуває збереження, усвідомлення національної 
ідентичності. «Національна ідентичність виступає як 
визнання народом самого себе; знання і повага історії; 
національної культури, території, усвідомлення 
народом своїх особливих рис, розуміння членами 
національної групи своїх інтересів, прагнень, цілей, 
ідеалів, потреб» (Мовчан 2015). В умовах глобалізації 
її роль та значення у суспільстві зростають. У статті 
«Міжкультурна комунікація і толерантність перед 
лицем глобальних загроз» Дротянко наголошує, що в 
умовах посилення тиску глобалізації зростає бажання 
народів зберегти власну культурну ідентичність 
(Дротянко 2020, 20).  

Важливою складовою національної ідентичності є 
почуття колективної приналежності до конкретної 
національної культури. Національна культура, як 

система звичаїв, традицій, духовних, матеріальних 
цінностей стає засобом впорядкування та організації 
життя спільноти. Природньо, що на засадах 
національної культури відбувається формування 
комунікативного простору. В умовах сучасного 
світового мультикультурного суспільства формування 
і підтримання комунікативного простору національної 
культури є важливою умовою збереження 
ідентичності. 
Мета дослідження 

Метою дослідження є осмислення комунікативного 
простору української культури як засобу утвердження 
національної ідентичності в соціальному та 
особистісному вимірах. Окреслення його особливості 
в сучасних умовах, здатності надавати адекватні 
відповіді на міжцивілізаційні виклики. 

Методологія дослідження 

Для досягнення поставленої мети використо-
вується культурно-історичний методологічний 
підхід, історичний та логічний методи. Також 
характер дослідження зумовив звертання до 
структурно-функціонального методу і таких 
загальнонаукових методів як аналіз та синтез, 
методи історизму, аналогії та ін.  

Результати  
Інтенсифікація процесів глобалізації, мульти-

культуралізму відповідно до законів діалектики 
викликає інтенсифікацію процесів утвердження 
національної ідентичності. «Національна спільність 
ідентифікується на основі культурних ознак, і вони 
передують усім іншим критеріям ідентифікації: релігії, 
династіям чи економічним інтересам. Національна 
культура як система певних матеріальних і духовних 
цінностей, сукупність форм життєдіяльності, 
характерних для конкретного народу, етносу, виступає 
своєрідним генератором життя, упорядником 
життєвого хаосу, де національне – це структурований 
упорядкований лад» (Козловець 2009). Німецький 
філософ К. Хюбнер у праці «Нація: від забуття до 
відродження» наголошує на взаємозв’язку особистої 
та національної ідентичності. Національна 
самоідентифікація виступає важливою складовою 
самосвідомості особистості. Національна ідентичність 
виступає як стійка система поглядів, історичних 
регулятивних систем, якими керуються у своїй 
діяльності як нація загалом, так і окремі її 
представники (Див. Hübner).  

Одним із провідних аспектів національної 
ідентифікації є формування і підтримання відповідного 
комунікативного простору. Л Литвинова пише: 
«Констатовано, що універсальні гуманістичні цінності 
виступають беззаперечною підставою для 
формування та розвитку універсального комуніка-
тивного простору на засадах «волі до взаєморозу-
міння», без якої неможливо людське існування. 
Для розвитку взаємодії і розширення розуміння 
необхідне визнання системоутворюючих цінностей 
культури людської взаємодії, у яких міститься вся 
повнота ціннісного світу, цінностей діалогу в 
умовах ускладнення та збагачення комунікатив-



Культурологія   91 

 

 

ного простору сучасного соціуму» (Литвинова 2019). 
Засади комунікативного простору української культури 
закладалися представниками української культури ще 
з ІІ половини ХVI століття. Своєю творчістю митці XVII-
XIX століть створювали і поширювали комунікатив-
ний простір, в якому формувалась і утверджува-
лась національна ідентичність. Особливо цей процес 
прискорився в кінці XIX - початку XX століття. «Саме 
в цей період сформувався такий комунікативний 
простір суспільства, що став підставою самовизна-
чення українців як модерної політичної нації. В кінці 
ХІХ ст. в Україні відбувався процес національного 
відродження, самоусвідомлення нації як політичного 
суб’єкта. Важливим аспектом національного відрод-
ження було не просто відродження, а формування 
модерного простору української культури» (Матюхіна 
2021, 122). В цей період, завдяки зусиллям науковців і 
митців поєднались комунікативні простори традиційної 
та модерної культур. Це забезпечило міцне підґрунтя 
національної ідентичності.  

Процеси глобалізації в Україні в кінці ХХ - початку 
ХХІ століть супроводжуються поширенням масової 
культури, інтенсифікацією процесів мульти-
культуризації. Синхронно відбувається процес 
утвердження та розвитку національної ідентичності. 
Цьому сприяло національно-культурне відродження 
після досягнення незалежності. Якщо звернутись до 
комунікативного простору, то мультикультуралізм 
зустрівся з розвиненим комунікативним простором 
української культури. Стійкість його була зумовлена 
тривалим історичним розвитком, тісним зв’язком з 
комунікативним простором традиційної культури. Це 
зумовило збагачення національного комунікативного 
простору надбаннями світової культури 
інформаційного суспільства. Зокрема потрібно 
зазначити такі нові шляхи утвердження національної 
ідентичності, як фестивалі, сучасні комунікативні 
технології та етнодизайн. 

 «При виникненні в суспільстві потреб національної 
самоідентифікації відбувається переосмислення, 
звернення до культурної спадщини народу. Звернення 
до самоідентифікації обумовлюється розвитком 
суспільства, його реакції на зміни в демографічній 
ситуації цьому сенсі і етнодизайн, як одна з форм 
осмислення людством навколишнього середовища, 
не стоїть осторонь, а допомагає у розв’язанні 
соціокультурних проблем» (Махмудов 2024, 38). В 
умовах сучасних інтеграційних процесів, етнодизайн є 
ефективним засобом національного самоутверд-
ження. Поруч з образотворчим мистецтвом, театром, 
кіно він візуалізує цінності, сенси національної 
культури. Етнодизайн включає ці цінності, сенси в 
процес повсякденного буття як суспільства, так і 
окремої людини. Важливу роль відіграє етнодизайн в 
оформлені міського простору. Використання 
національної символіки, форм, кольорів у святковому 
оздобленні міст, використання форм та образів 
української культури в плакатах, дизайні приміщень 
створює простір культури з відповідними сенсами, 
забезпечує повноцінне функціонування національного 
комунікативного простору. Він надає національний 
вимір комунікативному простору міста.  

В кінці ХІХ - початку ХХ століття суттєвий вклад у 
створення національного комунікативного простору 

робили архітектори, скульптори, живописці, діячи 
театру. Зараз, поруч із ними, значну роль відіграють 
творці масових театралізованих свят, фестивалів, 
дизайнери. Помітне місце у візуалізації сенсів, 
символів, образів традиційної культури займають 
музеї народної архітектури. Вони не тільки 
популяризують надбання традиційної культури, але й 
збагачують ними сучасну повсякденність. В просторі 
музеїв відтворюються традиційні свята, календарні і 
родинні обряди, в повноті їхнього аудіовізуального 
символічного коду. Глядачі залучаються в 
комунікативний простір традиційної культури. 
Водночас організатори театралізованих свят у музеях 
збагачують їх надбаннями культури сучасної. 
Традиційні народні свята в незалежній Україні вийшли 
за межі скансенів. Під час Різдва, Великодня, Зелених 
свят традиційні обряди відтворюються в просторі 
сучасних міст, з врахуванням його специфіки.  

Вже в перші роки незалежності святкування Різдва 
за народними українськими звичаями охопило площі, 
вулиці, парки міст. Стало традицією оформляти міста 
до свят Різдва, Великодня з використанням символів, 
орнаментів, образів народної культури. «У 
культурному просторі сучасної України дедалі 
більшого поширення набувають фестивалі, у 
найрізноманітніших формах і масштабах. І це явище є 
цілком закономірним, адже належна організація 
фестивалів дає можливість використати їхній 
потенціал для вирішення проблем міжкультурної 
комунікації, подолання кризи духовних цінностей, 
естетичного виховання, організації дозвілля тощо. 
Фестивалі спрямовані на створення позитивної 
творчої атмосфери, єднання навколо актуальних 
проблем сучасності. Функції фестивалів: освітня, 
виховна, агітаційна, комунікативна, інформаційна, 
аксіологічна тощо. Слід виділити етико-соціальний 
аспект фестивалю, який полягає в гуманізації 
суспільства, його морально-етичному вихованні та 
формуванні» (Дем’янюк 2020) Фестивалі 
супроводжуються народними гуляннями, виступами 
народних колективів, конкурсами. Можна згадати 
історичне арт-шоу «Ніч в Луцькому Замку», історичний 
фестиваль «Форпост» в Кам’янці Подільському, 
етнографічний фестиваль «Петрівський ярмарок» в м. 
Чернівці та багато інших. Під час цих фестивалів 
оживають сторінки історії, глядачі стають учасниками 
обрядів, походів, розваг, майстер-класів.  

Так збагачується національний вимір простору 
сучасного міста. Яскравий, лудичний характер, 
трансформація традиційної обрядності з врахуванням 
сприйняття сучасної людини сприяють утвердженню 
цінностей, категорій, сенсів національної культури в 
суспільному та індивідуальному комунікативному 
просторі. 

Свята, фестивалі супроводжуються ярмарками 
виробів народних майстрів, майстер класами з 
традиційних ремесел, кулінарії. Їхня популярність є 
одним із проявів інтенсифікації процесів національної 
самоідентифікації в особистій самосвідомості. 
К. Хюбнер, Г. Блумер, Т. Лукман і багато інших 
європейських науковців підкреслювали, що в 
умовах мультикультуралізму активізуються процеси 
особистісної національної самоідентифікації. Ці 
тенденції в сучасному українському суспільстві вже 



92 Вісник ДУ КАІ Серія: Філософія. Культурологія. – 2025. – № 1 (41) 

 

з кінця ХХ століття стали предметом уваги 
українських культурологів. Твори народних майстрів 
у цьому контексті набувають не тільки естетичного, 
ужиткового, але й символічного вимірів. Елементи 
традиційної національної культури в особистому 
просторі виступають як спосіб маніфестації власної 
ідентичності. Сучасні українські дизайнери своїми 
розробками допомагають проявити національну 
ідентичність в особистому просторі. Етнодизайн 
проявляється в проєктуванні меблів, інших речей 
щоденного вжитку з використанням національних 
форм, колористики, символіки. Їхні напрацювання 
сприяють переходу від фрагментарності до 
цілісності у формуванні індивідуального побутового 
національного простору. 

Успіх різноманітних майстер класів, курсів 
вишивки, народної кулінарії, ковальства, гончарства 
тощо свідчить, що все більш людей, особливо молоді, 
прагнуть стати не лише споживачами, але й творцями 
саме витворів народного мистецтва. В цьому 
знаходить свій вияв установка на особистісний 
самовияв у просторі національної культури. Людина 
в процесі утвердження своєї національної 
самоідентифікації залучається в творення 
комунікативного поля національної культури. Нові 
можливості для самореалізації в цьому напрямі 
створює Інтернет. Він традиційно сприймається, перш 
за все, як могутнє знаряддя глобалізації, 
мультикультуралізму. Водночас Інтернет виступає 
як засіб розвитку саме особистісної національної 
ідентичності. М. Абисова відмічає, що в умовах 
сучасного інформаційного суспільства «криза 
традиційної, фундаменталістської ідентичності 
супроводжується і конструктивними потенціями 
формування нової ідентичності…» (Абисова 2024, 32). 
Інтернет робить доступним, особливо в складних 
умовах війни, багатство надбань української культури: 
творів митців художньої культури, кіно, наукових 
праць. Завдяки відеоматеріалам, представленим у 
You Tube, можна ознайомитись із багатьма 
традиційними святами, обрядами, хоча б віртуально 
долучитись до фестивалів, театралізованих свят. 
Багато підписників мають онлайн класи народного 
ужиткового мистецтва. Українські дослідники 
звертають увагу на помітний розвиток у сучасному 
Інтернет просторі українського сегменту. Достатньо 
згадати науково-практичну конференцію «Традиційна 
культура в умовах глобалізації: нові вектори 
розвитку», що відбулась у червні 2023 року в Харкові. 
Учасники обговорювали різноманітні аспекти 
популяризації, поширення традиційної культури 
засобами сучасних комунікативних технологій. С. 
Доценко пише: «Збереження та поширення культури 
за допомогою імперсивних технологій є важливим 
аспектом культурної сфери. Це передбачає 
використання передових технологій для захисту та 
обміну культурними артефактами та традиціями. Вони 
можуть забезпечити глибоку та змістовну взаємодію з 
контентом, роблячи їх особливо корисними в освітніх 
цілях» (Доценко 2023, 60).  

Обговорення 
Глобалізаційні процеси в сучасному світі 

призводять до протилежних взаємопов’язаних 

процесів: мультикультуралізму та утвердження 
національної ідентичності як на державному, так і на 
особистому рівнях. Феномен національної 
ідентичності перебуває в центрі уваги багатьох 
західних та вітчизняних вчених. А. Гідденс, К Поппер, 
Ю. Хабермас розглядають національну ідентичність у 
контексті ідентичності особистої («Самості» у 
К. Поппера, «Я-ідентичності» у Ю. Хабермаса). Треба 
відмітити, що Ю. Хабермас наголошує на єдності 
особистої та соціальної ідентичності. Х. Абельс, 
Г. Блумер, Дж. Йінгер, Т. Лукман, М. Хрох та інші 
трактують національну ідентичність як соціально-
особистісний феномен. З позицій символічного 
інтеракціонізму людина набуває ідентичності як 
представник групи з визначеною культурною та 
політичною спільністю, що історично склалась. 
Національна ідентичність набувається особистістю 
раз і назавжди. Вона розуміється вченими як незмінна 
риса особистої самототожності, яку людина прагне 
утвердити і реалізувати в суспільному житті. 
Складовими ідентичності виступають рефлексія, 
пам’ять, перш за все історична, усвідомлення і 
переживання спільності. Питання, що стосуються 
проблеми національної ідентичності та шляхів її 
реалізації розглядаються в працях вітчизняних вчених.  

Проблемі національної ідентичності в умовах 
глобалізації присвячена фундаментальна праця 

М. Козловця «Феномен національної ідентичності: 

виклики глобалізації». Також проблеми збереження та 
утвердження національної ідентичності в умовах 
сучасного інформаційного суспільства розглядаються 
в працях Н. Кушаковой-Костицької, О Лановенка, 
Н. Шайди, О. Шевченка та інших; у колективних 
працях «Українська політична нація: генеза, стан, 
перспективи», «Спільна ідентичність громадян 
України: особливості і проблеми становлення», 
матеріалах Всеукраїнських та Міжнародних 
конференцій. В працях А. Бистрова, О. Гриценко, 
А. Кулєшова, В. Тишкова досліджується феномен 
культурного простору, його зв’язок з утвердженням 
національної ідентичності як у минулому, так і в 
сучасному світі. Філософське осмислення засад 
розвитку та становлення національного культурного 
простору України здійснено в докторський дисертації 
О. Степанової («Національний культурний простір 
України: концептуальні засади розвитку і 
становлення»). На особливій ролі культурних 
осередків формуванні культурного простору 
наголошував відомий український філософ 
М. Попович. 

Висновки 
Мультикультуралізм у сучасному світі сприяє не 

тільки космополітизації, поширенню денаціона-
лізованої масової культури, але й активізації процесів 
національної самоідентифікації. «Національні 
культури… є і залишатимуться надалі дуже 
важливими джерелами етичної та політичної 
мотивації… Більше того, новітні електронні мережі 
комунікації та інформаційні технології, що нині 
поширюються світом, сприяють пожвавленню й 
посиленню традиційних форм національного життя, 
зміцнюючи їхній вплив» (Held D. and McGrew 2007).  



Культурологія   93 

 

 

Утвердження і розвиток національної ідентичності 
притаманне сучасному українському суспільству. 
Основу ідентичності складає українська культура. 
«Кожна національна культура є самобутнім життєвим 
світом, у ній закодовані спосіб світосприймання та 
світорозуміння даної нації, в цьому сенсі вона містить у 
собі самобутній світогляд даного народу. Національна 
культура є тим кодом, що відкриває таємницю нації, 
творить портрет даного народу, в якому неповторно 
відображається весь його досвід» (Калакура, 2015). 
Провідні риси української культури знайшли свій вираз і 
закріпились в її символічному світі. І в умовах, коли 
перед Україною поставали і постають все більш і більш 
складні цивілізаційні виклики, українська культура дає 
можливість сформувати адекватні відповіді. Вона 
породжує і зберігає національний комунікативний 
простір. Сучасні комунікативні технології, зокрема 
Інтернет, стали одним із засобів його утвердження в 
сучасному мультикультурному світі. Національний 
комунікативний простір в сучасному суспільстві 
виступає основою утвердження національної суспільної 
та особистої ідентичності в умовах сучасних процесів 
глобалізації та мультикультуралізму. 

Список литератури 
1. Held D. and McGrew A. Globalization/Anti-Globalization: 

Beyond the Great Divide. Cambridge: Polity Press, 2007. 283 p.  

2. Kurt Karl Rudolf Hübner Das Nationale. Verdrängtes, 

Unvermeidliches, Erstrebenswertes.  

3. Абисова М. До проблеми ідентичності в умовах 

постмодерну. Вісник Національного Авіаційного університету, 

Філософія, Культурологія. № 1(39). 2024, С. 29-33. DOI: 

10/18372/2412-2157/39/18447 

4. Дем’янюк М. Фестиваль як форма культурно-дозвіллєвої 

діяльності в місті Хмельницькому.  

5. Доценко С. Використання імперсивних технологій для 

популяризації зразків традиційної культури в умовах 

глобалізації. Традиційна культура в умовах глобалізації: нові 

вектори розвитку. Матеріали науково-практичної конференції 

(29–30 червня 2023 року). Харків, 2023. 336 с.  

6. Дротянко Л. Г., Ягодзінський С. М. Міжкультурна 

комунікація і толерантність перед лицем глобальних загроз. 

Вісник Національного авіаційного університету. Серія: 

Філософія. Культурологія. Збірник наукових праць. № 1(31). 

2020, С. 15-21. 

7. Калакура Я. С. Рафальський О. О., Юрій М. Ф. Українська 

культура: цивілізаційний вимір. К.: ІПіЕНД ім. І. Ф. Кураса НАН 

України, 2015. 496 с. 

8. Козловець М. А. Феномен національної ідентичності: 

виклики глобалізації: Монографія. Житомир: Вид-во ЖДУ ім. І. 

Франка, 2009. 558 с 

9. Краснопольська Т. М. Мультикультуралізм як фактор 

демократичного розвитку суспільства. 

10. Литвинова Л. В. До питання наукового осмислення 

поняття комунікативного простору: сучасний стан та аналіз 

концепцій. 

11. Матюхіна О. А. Комунікативний простір української 

культури кінця ХІХ-початку ХХ століття як фактор розвитку 

національної самосвідомості. Вісник Національного авіаційного 

університету. Серія: Філософія. Культурологія: Збірник 

наукових праць. 1(33). 2021, С. 122-126. 

12. Махмудов І. Теорія і практика розвитку українського 

етнодизайну. Етнодизайн у контексті відродження національної 

ідентичності та європейської інтеграції. Зб.наук. праць кн 1 

Полтава: ПНПУ імені В. Г. Короленка, 2024. 371 с.  

13. Мовчан П. П. Зміст поняття «Національна ідентичність: 

теоретико-методологічний аспект. Інвестиції: практика та 

досвід. Вид ТОВ «ДСК-центр». 

References 

1. Held, David, and Anthony McGrew. 2007. Globalization/Anti-

Globalization: Beyond the Great Divide. Cambridge: Polity Press. 

2. Hübner, Kurt. n.d. Das Nationale – Verdrängtes, 

Unvermeidliches, Erstrebenswertes. Accessed February 22, 2025. 

https://philpapers.org/rec/HBNDNV. 

3. Abysova, Mariia. 2024. "Do problemy identychnosti v umovakh 

postmodernu" ["On the Problem of Identity in the Context of 

Postmodernity"]. Proceedings of the National Aviation University. 

Series: Philosophy. Culturology 1 (39): 29–33. 

https://doi.org/10.18372/2412-2157.39.18447. 

4. Demianiuk, Mariia. 2020. "Festyval yak forma kulturno-

dozvillievoi diialnosti v misti Khmelnytskomu" ["Festival as a Form 

of Cultural and Leisure Activity in the City of Khmelnytskyi"]. 

https://aphn-journal.in.ua/archive/29_2020/part_5/11.pdf. 

5. Dotsenko, Svitlana. 2023. "Vykorystannia impersyvnykh 

tekhnolohii dlia populiaryzatsii zrazkiv tradytsiinoi kultury v umovakh 

hlobalizatsii" ["Use of Impressive Technologies for Popularizing 

Samples of Traditional Culture in Globalization Conditions"]. In 

Tradytsiina kultura v umovakh hlobalizatsii: Novi vektory rozvytku. 

Proceedings of the Scientific-Practical Conference, Kharkiv, 29–30 

June 2023. Kharkiv: O. A. Miroshnychenko, 336. 

6. Drotianko, Liubov, and Serhii Yahodzinskyi. 2020. 

"Mizhkulturna komunikatsiia i tolerantnist pered lytsem hlobalnykh 

zahroz" ["Intercultural Communication and Tolerance in the Face of 

Global Threats"]. Visnyk Natsionalnoho aviatsiinoho universytetu. 

Seriia: Filosofiia. Kulturolohiia, Proceedings of the National Aviation 

University. Series: Philosophy. Culturology 1 (31): 15–21. 

7. Kalakura, Yaroslav , Oleh Rafalskyi, and Mykhailo Yurii. 2015. 

Ukrainska kultura: Tsyvilizatsiinyi vymir [Ukrainian Culture: 

Civilizational Dimension]. Kyiv: IPiEND imeni I. F. Kurasa NAN 

Ukrainy. 

8. Kozlovets, Mykola A. 2009. Fenomen natsionalnoi 

identychnosti: Vyklyky hlobalizatsii [The Phenomenon of National 

Identity: Challenges of Globalization]. Zhytomyr: Vydavnytstvo 

ZhDU imeni I. Franka. 

9. Krasnopolska, Tetiana. n.d. "Multykulturalizm yak faktor 

demokratychnoho rozvytku suspilstva" ["Multiculturalism as a Factor 

of Democratic Development of Society"]. Accessed February 12, 

2025. https://surl.li/ucdtww. 

10. Lytvynova, Larysa. 2019. "Do pytannia naukovoho 

osmyslennia poniattia komunikatyvnoho prostoru: suchasnyi stan ta 

analiz kontseptsii" ["On the Scientific Comprehension of the 

Concept of Communicative Space: Current State and Conceptual 

Analysis"]. http://www.dy.nayka.com.ua/pdf/7_2019/22.pdf. 

11. Matiukhina, Oleksandra. 2021. "Komunikatyvnyi prostir 

ukrainskoi kultury kintsia ХІХ–pochatku ХХ stolittia yak faktor 

rozvytku natsionalnoi samosvidomosti" ["Communicative Space of 

Ukrainian Culture at the End of the 19th–Beginning of the 20th 

Century as a Factor in the Development of National Self-

Consciousness"]. Proceedings of the National Aviation University. 

Series: Philosophy. Culturology 1 (33): 122–126. 

12. Makhmudov, Ihor. 2024. "Teoriia i praktyka rozvytku 

ukrainskoho etnodyzainu" ["Theory and Practice of the 

Development of Ukrainian Ethnodesign"]. In Etnodyzain u konteksti 

vidrodzhennia natsionalnoi identychnosti ta yevropeiskoi intehratsii, 

Ethnodesign in the Context of National Identity Revival and 

European Integration, Vol. 1, 38–40. Poltava: PNPU imeni V. H. 

Korolenka. 

13. Movchan, P. 2015. "Zmist poniattia ‘Natsionalna identychnist’: 

Teoretyko-metodolohichnyi aspekt" ["The Content of the Concept 

‘National Identity’: Theoretical-Methodological Aspect"]. Investytsii: 

Praktyka ta dosvid, Investments: practice and experience 17: 103–

107. http://www.investplan.com.ua/?n=17&y=2015.  

O. Matyukhina 

NATIONAL IDENTITY AND THE WAYS OF ITS AFFIRMATION IN THE CONTEXT OF MULTICULTURALISM 

Introduction. The article outlines the key aspects of the development of the national communicative space in contemporary society. Within the 
context of the current global multicultural society, the formation and maintenance of a communicative space of national culture is a crucial 



94 Вісник ДУ КАІ Серія: Філософія. Культурологія. – 2025. – № 1 (41) 

 

condition for preserving identity. The affirmation of national identity in the modern globalized world emerges as a response to the challenge of 
multiculturalism. The aim of the study is to conceptualize the communicative space of Ukrainian culture as a means of affirming national identity 
in both the social and personal dimensions. Research methods. To achieve the stated aim, the study employs a cultural-historical 
methodological approach, along with structural-functional, historical, and logical methods. Research results. The intensification of globalization 
and multiculturalism processes, in turn, stimulates the intensification of processes related to the affirmation of national identity. The article 
highlights new pathways for affirming national identity, such as festivals, modern communication technologies, and ethnodesign. These enrich 
the national dimension of the contemporary urban space and contribute to the affirmation of values, categories, and meanings of national culture 
within the social and individual communicative space. Emphasis is placed on the importance of dialogue with traditional culture and its creative 
appropriation for the optimal integration of Ukrainian society into globalization processes while preserving its own national identity. Discussion. 
The phenomenon of national identity and the ways of its realization in the context of multiculturalism are analyzed in the works of many domestic 
and foreign scholars. Conclusions. Multiculturalism in the modern world promotes not only cosmopolitanism and the spread of de-nationalized 
mass culture but also the activation of national self-identification processes. The affirmation and development of national identity are inherent to 
contemporary Ukrainian society. The foundation of this identity is Ukrainian culture. In the modern world, national communicative space serves 
as the basis for affirming national social and personal identity amidst the ongoing processes of globalization and multiculturalism. 
Keywords: multiculturalism, national identity, communicative space, Ukrainian culture, traditional culture. 

 
 
 

DOI:  
 
УДК 316.7(045) 

Л. І. Мокляк  

КОМУНІКАТИВНИЙ ПОТЕНЦІАЛ МИСТЕЦТВА В РЕАЛІЯХ 
ІНФОРМАЦІЙНОГО СУСПІЛЬСТВА  

Державний університет «Київський авіаційний інститут»; 
e-mail. kaljalja1947@gmail.com;  
ORCID ID: 009-0003-0272-0992 

 

Анотація. У статті здійснюється спроба дослідити комунікативний потенціал мистецтва, його природу, та 
особливості в сучасній культурі інформаційного суспільства. Визначити і показати роль мистецтва в системі 
сучасних форм культурної комунікації. В основі дослідницької розвідки лежить діалектичний метод, який 
використовується на усіх рівнях аналізу для розкриття особливостей мистецтва як системи комунікації. Для 
досягнення мети автор застосовує соціокультурний та міждисциплінарний методологічний підходи, які дозволяють 
розглянути проблему в контексті соціально-філософських, естетичних, культурологічних, психологічних концепцій 
Теоретичним підґрунтям дослідження стали роботи вітчизняних учених зпроблем культури і мистецтва в галузі 
філософської антропології, філософії культури, етики та естетики. Специфіка художньої комунікації вирізняється 
своєю можливістю переводити комунікацію на її вищий рівень – спілкування. Спілкування спрямоване завжди на 
суб’єкт-суб’єктну взаємодію, взаємодію діалогічної відкритості, взаємності, емпатії. Мистецтво як форма духовної 
культури, специфічна сфера творчої діяльності є водночас унікальною, особливою формою соціальної комунікації. 
Це - живий, безпосередній, духовно-почуттєвий процес взаємодії та взаємозв’язку творця автора, реципієнта 
(глядача, слухача, читача ), через посередника, яким є художній твір. 
Ключові слова: діалог, духовність, естетичне, комунікація, культура, мистецтво, спілкування, , цінності духовні. 

Вступ 
Перша чверть XXI століття відзначилась 

тектонічними зрушеннями в усіх сферах 
життєдіяльності сучасної цивілізації. Цей короткий 
історичний проміжок часу продемонстрував небувалі 
досягнення наукової і технічної думки. Новітні 
інформаційні технології, штучний інтелект 
кардинально вплинули не тільки на такі галузі, як 
промислове виробництво, сфера послуг, але й на 
всю систему соціальних відносини – міждержавних, 
політичних, правових, релігійних, освітніх. Людство з 
надією пов’язувало успіхи науково-технічного 
прогресу з прогресивними змінами і самої людини, 
людської спільноти загалом. Але, як показало 
сьогодення, створення нових прогресивних 
технологічних форм буття не обов’язково викликають 
адекватні прогресивні перетворення самої людини і 
людської спільноти загалом. Сподівання, що такі 
трагічні події попереднього століття як світові війни, 
явища тоталітаризму, масові репресії, геноцид цілих 
народів, концтабори, тероризм, залишаться в 
минулому, не справдилися. 

Науково-технологічні успіхи цивілізації не 
подолали колізію між цивілізацією та екзистенцією. 
Передбачаючи цю тенденцію, на початку нового 
століття, С. Кримський писав: «Цивілізація робить 

людей богами раніше, ніж вони стають гідними 
статусу людини». Далі мислитель підкреслює: 
«Людина виявилась розіп’ятою між палеолітом свого 
духовного підпілля та науково-технічним прогресом, 
який, за висловом А. Ейнштейна, став нагадувати 
сокиру в руках дикуна. Адже сам гуманізм (як 
зазначалося на 2-му Ватиканському соборі у 1365 р.) 
перетворився на спробу замінити релігію Бога, що 
став людиною, на релігію людини, що оголосила 
себе Богом» (Кримський 2003, 4).  

Екзистенційна напруга не тільки не згасає, але й 
поглиблюється наростанням глобальних екологічних 
проблем, пандеміями нових захворювань, руйнуван-
ням міжцивілізаційних комунікативних зав’язків, 
загрозою термоядерного знищення всього і всіх. 

Серед подій, які б мали запам’ятатися сучасній 
людині за перші двадцять п’ять років нового 
тисячоліття, навряд чи знайдеться хоч одна чи 
декілька, які б викликали загальний позитивний 
відгук у спільноти, гордість і захоплення творчою 
наснагою Homo sapiens. 

На подіумі сучасної історії свої деструктивні 
прояви демонструє ЗЛО. На перших сторінках 
книги XXI ст. трагічними словами будуть вписані 
найбільші за кількістю жертв терористичні події 11 
вересня 2001 року у Всесвітньо торгівельному 


